
Lettre de Louis Althusser à Regis Debray (Le 1er mars 1967) 
in Regis Debray, La Critique des Armes 1, Édition du Seuil, 1974, Paris, 
p. 262-269.


Lettre de Louis Althusser à props de Révolution dans la 
Révolution? 

Le 1er mars 1967


Bien chers Régis,

J’ai pu lire ta brochure : Révolution en la Révolution? Avec l’intérêt que 
tu devines. Je pense qu’elle contient l’essentiel des thèses auxquelles tu 
faisais allusion lorsque nous nous sommes vus en octobre à Paris. C’est 
un texte remarquablement clair, vient et passionnant-passionné. Ce ne 
sont pas là seulement des qualités de forme, mais aussi, si je t’entends 
bien, des qualités politiques. Je ne sais pas quels sont les textes publics 
qui traitent à Cuba ou en Amérique latine des questions que tu 
soulèves, mais je doute qu’ils aient les mêmes qualités, et, de ce fait, la 
même efficacité et la même portée politique.

Pourtant, cette lecture ne m’a pas lassé entièrement satisfait. Je te dis 
tout de suite qu’il se peut fort fort bien que ce sentiment soit dû à une 
double circonstance : 1) mon ignorance des conditions politiques 
existant en Amérique latine ( Je ne les perçois qu’à travers yes anciens 
articles d’une part et les quelques articles qu’on peut lire en France — le 
Monde, les Temps modernes — et les discours de Fidel qui en traitent ) ; 
2) les allusions que contient sans doute ton texte à telle situation bien 
connues de tes lectures, mais qui restent pour moi quasi lettre morte 
( en plusieurs passages de ton livre, tu sembles ainsi faire allusion à des 
événements ou des réalités que je n’ai pu, et pour cause, percer à jour ). 
Ajouté à cette double circonstance tout ce qui peut résulter de mes 
propres « réflexes » ( je reprends ton mot ), de ne pas être dans le bain, 
d’être donc à extérieur, à la fois protégé et aveuglé par cet « extérieur ».

Sous ces réserves, je voudrais faire sur ton texte les quelques 
remarques que voici : 

Je les grouperai sous  la remerque générale suivante : il se peut que te 
thèses soient justes, mais ton texte n’en donne pas vraiment la 
démonstration positive, il se contente en général d’en donner ce qu’on 
peut apeller une démonstration négative.

Je m’explique : tu procèdes par éliminations successives de lignes 
politiques  fausses, soit opportunistes soit spontanéistes ( autodéfence 

 sur 1 9



armée, insurrection syndicale trotskiste, propagande armée, etc.). Dans 
ces cas, on peut dire que ta démonstration est convaincante : tu fais 
intervenir des arguments et des faits à la fois incontestables et en ordre 
assez convergent pour donner à ton discours la force de l’évidence 
acquise par le raisonnement. J’ai appris beaucoup de choses en lisant 
ces chapitres très clairs et très bien argumentés. C’est pour cela que je 
dis que tes démonstrations négatives sont bonnes.

Le résultat de cette procédure est ainsi de dégager un espace théoriqu 
et politique. Quand on a écarté telle et telle ligne, il ne reste plus dans le 
domaine qu’on examine qu’un certain nombre d’autres lignes ( dans ton 
cas, la vietnamienne et la chinnoise ), après quoi, si on les écarte elles 
aussi, il ne reste plus qu’un espace libre, qu’on pourra alors remplir par 
une nouvelle thése.

Mais n’allons pas trop vite. Un des moments les plus intéressants de ton 
livre est celui où tu examens les thèses viet-namienne et chinoise. Les 
plus intéressants, parce que tu t’y livres à un examen des conditions 
historiques comparées des pays en question. C’est la nature même des 
thèses que tu examines pour les critiquer qui te force à cet examen 
historique des conditions propres aux pays considérés. Auparavant, tu 
n’avais pour ainsi dire pas eu besoin d’un tel recours historique. Il te 
suffisait de critiquer les thèses et positions précédentes par leurs 
propres contradictions internes, les contradictions de leur système de 
propositions, pour les réfuter : ainsi l’ « autodéfence armée » — telle que 
tu la définis — c’est proprement son concept qui la réfute 
( immobilisme, impliquant compromis tacite avec l’ennemi de classe, ou 
au contraire une vulnérabilité extrême) ; ainsi l’insurrectionnalisme 
permanent du trotskisme, c’est aussi son concept qui signe sa 
condamnation ( le fait de considérer tout paysan et tout ouvrier comme 
socialistes par essence, le fait de croire qu’il suffira d’une grève générale 
insurrectionnelle pour prendre le pouvoir, bref le placage de 
l’ouvriérisme sur n’importe quoi —et en définitive l’anhistorisme 
fondamental du trotskisme, sa chute perpétuelle dans la 
« metaphysique », etc.). La même chose vaut pour une certaine 
conception mystique des relations entre le Parti et la guérilla ( où le Parti 
et sa direction restent en ville et dirigent la guérilla de lois, etc.). Or, dans 
le cas du VietNam et de la Chine, nous allons affaire à des succès 
historiques, donc à des réalités qui, loin d’être condamnées par leur 
concept, sont soutenus par lui, et qu’on ne peut donc écarter par une 
simple analyse des contradictions de leur concept, comme 
précédemment ( en particulier on ne peut dire que la Direction de la lutte 
a pour lieu de résidence la « ville » et tous ses risques…). Ce n’est donc 
pas à cause de leur concept que tu les écartes, mais à cause des 
réalités historiques auxquelles répondait adéquatement ce concept. Le 

 sur 2 9



nerf de ton argumentation devient alors : à d’autres, à de tout autres 
réalités historiques, il faut évidemment d’autres concepts, d’autres 
thèses politiques. Ce pourquoi tu es forcé de t’engager dans une brève 
mais importante analyse comparée des conditions historiques 
respectives. Quand je dis que tu es « forcé » de t’engager dans cette 
analyse d’histoire comparée, je ne veux pas dire que tu le fasses à 
contre cœur. Je veux dire que ton objet t’oblige à suivre cette voie, qui 
me paraît la seule voie féconde, parce que c’est alors un objet 
historique sérieux et vrai.

Mais laissons là ce point, que nous allons rétrouver.

Voici très précisément le lieu de mes réserves, ou en tout cas de mes 
questions.

Une fois l’espace déblayé par ces critiques successives ( compris les 
toutes dernières que je viens de mentionner), tu dis : il n’y a qu’une voie, 
celle de la guérilla, c’est elle qui doit tenir le rôle principal, c’est elle le 
chaînon principal, c’est sur elle qu’il faut mettre l’accent, c’est elle le 
parti politique « in nuce », etc. Autrement dit, tu remplis l’espace que tu 
viens de déblayer par une thèse positive qui va l’occuper. Ce qui 
m’intéresse, c’est la façon dont tu présentes alors cette thèse, dont tu la 
démontres. C’est là qu’intervient cette que je disais précédemment : le 
manque d’une démonstration positive.

Bien entendu, tu ne te contentes pas de prononcer le nom de la guérilla, 
tu en parles abondamment. Pourtant, tu en parles d’une façon très 
particulière ( dont je vais te dire un mot ) qui, en fin de compte, n’éblanle 
pas le sentiment du lecteur que la validité de la quérilla est moins 
prouvée par elle-même que par la défaillance des autres formes de lutte 
passées auparavant en revue, qu’elle se soutient moins par ses qualités 
positives que par le constat du négatif des autres formes de lutte. Je 
t’assure, cher Régis, qu’à te lire ( et je t’ai lu aussi attentivement que ma 
« connaissance » de l’espagnol me le permettrait, c’est-à-dire d’autant 
plus attentivement…) que ta « solution » intervient dans ton texte, je dis 
bien : dans ton texte, un peu comme un « dues ex machina », comme 
une solution tout faite et toute trouvée qu’il suffit d’appliquer pour que 
les problèmes les plus graves soient d’emblée, et au moins dans le 
principe, donc à échéance, réglés. Paradoxalement, le rapport de cette 
solution aux conditions historiques propres à l’Amérique latine passe 
par l’impossibilité des autres solutions… Bien entendu, la validité 
historique de cette solution ne fait pas de doute pour Cuba, puisque la 
voie cubaine a passé par la guérilla décrite. Bien entendu, on sent que 
derrière tes affirmations sur le rôle de la guérilla se tient l’expérience 
révolutionnaire de Cuba, et son succès. Mais ce sentiment ne fait que 
renforcer l’impression que je décrivai il y a un instant : la « solution » que 

 sur 3 9



tu proposes tient toute sa force non pas d’une démonstration positive 
de ses qualités, mais de l’échec des autres ( donc de la démonstration 
de leur caractère négatif ), et elle est proprement soutenue dans 
l’existence ( théorique ) par le poids et le prestige de la Révolution 
cubaine qui, malheureusement pour nous, reste toujours dans l’ombre, à 
l’arrière-plan, comme témoin prestigieux qui pourra parler, mais qui 
( sauf en quelques circonstances : citation de Fidel et du « Che », 
l’exemple de la grande grève, tel ou telle autre exemple) se tait, en tout 
cas se tait sur les conditions historiques de son succès. Là encore, ce 
silence est peut-être un silence pour moi, ignorant que je suis de 
l’histoire réelle de la Révolution cubaine. Ce silence est peut-être plein 
d’allusions et de leçons pour tes lecteurs cubains ou américo-latins — 
mais j’en doute un peu quand même à lire la préface de Rétamar et tes 
déclaration de Granma qui insistent sur le fait que la Révolution cubaine 
n’a pas été vraiment étudiée et comprise. Il résulte de tout cet ensemble 
de circonstances que la « solution » que tu nous présentes reste « en 
l’air », faute d’une démonstration positive, je veux dire : faute non 
seulement d’une démonstration conceptuelle ( de la non-contradiction 
de son concept) mais aussi d’démonstration appuyée sur une analyse 
historique en profondeur.

Je voudrais te faire sentir cette lacune de deux façons.

D’abord, pour y venir, le mode sur lequel tu parles de la guérilla et la 
justifies ne manque pas de me surprendre. Il y a manifestement, pour 
toi, un concept de la guérilla, j’oserais même dire un concept « pur », qui 
présente cette particularité d’être « autosuffisant », entendons par là : 1) 
de contenir en soi le principe de toutes ses déterminations et 2) de 
résoudre par soi ses propres contradictions. Ce concept « pur » ne se 
soutient, comme toute « pureté » que d’être opposé à un « contre-
concept » qui porte sur lui toutes les impuretés. Le concept « pur », 
c’est celui de la lutte « dans la montagne » ; le concept « impur », c’est 
celui de la vie « dans les villes » et de ses effets politiques classiques 
( parti politique urbain, centralisme démocratique, congrès, 
délibérations, tendances, conflits, constitution laborieuse de divers 
Fronts unis, délégations et proclamations à l’étrangers, etc.). Quelle que 
soit l’émotion qu’on puisse éprouver devant l’abnégation et les terribles 
dangers de l’existence des guérilleros dans les montagnes, la fraternité 
de leurs combats, leurs souffrances et leurs sacrifices, je ne pense pas, 
cher Régis, qu’on puisse transposer tout cella directement, comme tu le 
fais, en autant l’attributs politiques. Ce n’est pas la pure et simple vertu 
de la lutte en commun pour « survivre » à chaque instant du jour et de la 
nuit qui donne à la fraternité du combat des guérilleros un sens 
politique. Qu’ils le « vivent » ainsi, c’est évident et nécessaire ; ce qu’ils 
vivent vient d’ailleurs que de leur simple réunion dans lieux précaires où 

 sur 4 9



tout est à conquérir heure par heure, sinon minute par minute, cela vient 
au moins des raisons historiques objectives qui les ont réunis dans cette 
existence. Ce que tu dis alors, dans ce contexte, du rôle déterminent du 
« physique » ( la « biologique »), des « nouveaux réflexes », des 
nouvelles « dispositions d’esprit », ce que tu dis aussi de ce spectacle 
émouvant de l’amalgame que produit la fraternité des combats, de ces 
Indiens qui finissent par se mêler aux gens des villes qui ne parlent par 
leur langue, et surtout ce que tu dis de la « fusion » des classes ouvriers 
et paysannes sous l’effet du rapprochement dans une lutte militaire 
commune ; ce que tu fais ressortir comme tenant en somme à des 
conditions d’existence absolument différentes des conditions de la vie 
en ville ( où il suffit d’aller chez le boucher pour trouver de la viande 
toute découpée, chez le pharmacien pour trouver des médicaments…) 
— tout cela, tu le rapportes directement à un concept de la guérilla 
capable de rendre compte de tous ces effets, alors que ces effets eux-
mêmes sont, à travers les conditions de vie dans la lutte des 
montagnes, les effets d’autres conditions plus générales, celles très 
précisémentqui ont permis la naissance de la guérilla, mais surtout sa 
survie, son développement et son succès éventuel, c’est-à-dire les 
conditions historiques d’un pays capable de se donner une guérilla et 
surtout de la soutenir jusqu’à la victoire. Je pourrais illustrer la même 
remarque de plusieurs façons. D’abord en tu disant que la fraternité des 
combattants dans les pires combats ( Barbusse en été un des premiers 
témoins dans la Grande Guerre ) ne suffit pas à produire d’elle-même 
des effets politiques ( et tu reconnais l’équivoque possible de ces effets 
dans le cas, que tu cites, de guérillas qu’on peut utiliser à des fins 
politiques sordides, ou de guérillas qui perdent le sens de leur combat 
dans certaines circonstances données : ce sont donc ces circonstances 
qui sont déterminantes, ce sont elles qu’il faudrait analyser pour 
découvrir la loi des variations, c’est-à-dire la loi du normal et du 
pathologique des guérillas). Mais je préfère employer un langage plus 
abstrait auquel tu seras aussi sensible. Je dirais que ton analyse du 
concept de la guérilla est une analyse abstrait, dans la mesure où tu 
analyses le concept de guérilla ( et ses effets) indépendamment des 
conditions historiques d’existence de la guérilla. Ne te récrie pas : je 
sais que ce reproche peut te paraître excessif. Mais pour le moment, je 
dirais que tu fais bien intervenir des conditions d’existence de la guérilla, 
malheureusement ces conditions d’existence sont les conditions de vie 
et de combat dans la montagne, ce ne sont pas des conditions 
historiques, ce sont des conditions avant tout naturelles. Dans  l’analyse 
des conditions d’existence du concept de guérilla, tu as en quelque 
sorte tendance à faire un peu comme Feuerbach ( toutes proportions 
gardées) : c’est la nature qui y tient lieu d’histoire. Cela ne correspond 

 sur 5 9



certainement pas à tes intentions profondes, mais c’est ainsi qu’on ne 
peut éviter de te lire, et je dois dire que ce n’est pas sans une certaine 
ironie qu’on se souvient parfois, en te lisant, de ton excellente critique 
des trotskystes qui se mouvent dans la métaphysique en dehors de 
toute histoire. Ton analyse du concept de la guérilla, et celle de son 
contre-concept ( les conditions de la vie en ville, et ses effets politiques) 
restent pour le lecteur bel et bien en l’air, comme des essences 
suffisamment indépendantes de toutes les conditions maternelles de 
l’histoire réelle pour pouvoir donner lieu à des déductions théoriques et 
à des conséquences politiques.

Pourtant, les conditions historiques réelles ne sont pas totalement 
absentes de ton analyse. Il est clair que, même dans ton exposition du 
concept de guérilla, les réalités de l’histoire des guerres populaires que 
tu as analysées puis écartées comme « ne correspondant pas aux 
conditions de la lutte en Amérique latine », agissent sourdement sur tes 
arguments, te forçant à mettre en évidence ces conditions propres à 
l’Amérique latine. Cependant, là où nous touchons, et tu en seras 
d’accord, au point absolument décisif, ton argumentation n’est pas du 
tout à la hauteur des exigences de la question. Je ne prends qu’un 
exemple. À plusieurs reprises, tu dis que les expériences vietnamienne 
et chinoise sont intransposables en Amérique latine, car le 
révolutionnaire ne peut pas être dans « le people comme un poisson 
dans l’eau »… parce que la densité démographique est infime. Là 
encore, il me semble que c’est la nature ( la démographie cette fois) qui 
tient lieu d’histoire. Je ne dis pas que cet argument soit sans valeur, 
mais manifestement il ne peut être que l’indice de conditions 
historiques, il ne peut en tenir lieu. Nous savons depuis Marx que la 
démographie n’est pas à elle-même sa propre lumière. En revanche, ce 
que tu dis des conditions dans lesquelles les partis communistes 
respectifs se sont formés, et qui commandent aujourd’hui encore leurs 
formes d’existence et de lutte, et leurs défauts, voilà qui est plus 
convaincant, car autrement historique. Mais même dans ce cas, ton 
analyse est à peine esquissée, et en tout cas elle reste une analyse 
purement politique et, qui plus est, elle ne touche à la politique que par 
l’existence de ces partis ( alors que la politique dépasse de loin les 
partis politiques). On cherche en vain dans ton texte une analyse ou 
l’esquisse d’une analyse, ou l’indication de la nécessité absolue d’une 
analyse qui aille au fond des choses, c’est-à-dire qui touche à ce dont la 
politique n’est, comme le disait Lénine, que le « résumé », à savoir les 
conditions économiques. Tu mentionnes quelque part la nécessité 
d’analyser les combinaisons spécifiques des modes de production en 
présence en Amérique latine, mais tu ne vas malheureusement pas plus 
loin que cette mention, et c’est dommage, car c’est bien là le point 

 sur 6 9



absolument décisif. Seule une analyse de ces combinaisons spécifiques 
peut en effet permettre de connaître les raisons des formes 
traditionnelles propres qu’ont revêtues en Amérique latine les luttes de 
classes, en particulier ce phénomène classique des formes 
traditionnelles la mainmise de l’armée sur l’État, des « golpe », des 
coups d’État, sans parler bien entendu de l’histoire si particulière des 
parties ouvriers et de la lutte syndicale et étudiante. Il ne suffit pas de 
dire que les conditions sont différentes, et de mesurer par défaut cette 
différence en prenant pour terme de comparaison les conditions propres 
à tels et tels auteurs pays ( la Russie, le Viet-Nam, la Chine). Il faut 
dépasser ces comparaisons purement négatives, et entrer dans 
l’analyse positive des conditions spécifiques de l’Amérique latine. Il faut 
en particulier éviter à tout prix cette maladie idéologique de la tradition 
politique en Amérique latine, qui considère que tout est purement et 
simplement affaire de politique, cette maladie infantile de l’Amérique 
latine, qui est bien loin de l’avoir surmontée, et qui est le politicisme. Si 
je comprends bien ta critique du comportement « urbain » et 
« internarional » des partis politiques traditionnels, elle vise des effets de 
cette maladie infantile. Ces effets, tu les rapportes à une essence, à un 
contre-concept : les conditions de vie « urbaines » ( dans des cités 
artificiellement « gonflées » par l’existence d’une bourgeoisie 
compradore liée à l’économie impérialiste des USA). Il n’y a pas de 
« conditions de vie urbaines » en général : en revanche, il y a ces cités 
historiquement déterminées, et dont les conditions d’existence 
correspondent à des rapports de classe nationaux et internationaux. Tu 
n’as que quelques mots en passant sur ces conditions de classe, et tu 
es même presque tenté, si ma mémoire est exacte, de faire passer la 
frontière de classe entre la montagne et la ville. Il serait autrement 
fécond et précieux d’entreprendre une analyse marxiste des 
groupements urbains en Amérique latine et de voir quels effets leur 
structure de classe, sur la base de leur position économique très 
particulière, en découlent, à travers les « conditions d’existence » dans 
ces villes-là ( qui ne sont pas n’importe quelles villes, ni des villes en 
général ), sur les formes de lutte traditionnelles, syndicales, politiques, y 
compris sur la tradition des « coups d’État » avec le secours de l’armée, 
et sur les espoirs que certains partis, même communistes, ont pu mettre 
dans ces « coups d’État ». Il y a sur ce point très précis un réflexe 
politique très profond et très juste chez Fidel : il ne croyait pas au « coup 
d’État » militaire, et toute l’histoire des rapports de Armée rebelle avec 
les milliaires s’explique par cette vue politique extrêmement juste. Tu la 
mentionnes dans ton texte, mais tu présentes cette vue comme une 
sorte de conséquences de la nature du concept de guérilla. Je crois que 
l’instinct et l’intelligence politique de Fidel allaient beaucoup plus loin. 

 sur 7 9



Ce n’est pas en fonction de l’essence de la guérilla qu’il avait ce réflexe 
aigu, mais à cause de la nature historique déterminée des rapports que 
l’armée entretenait à Cuba avec le pouvoir politique, rapports 
inintelligibles en dehors d’une analyse de la situation de classe à Cuba, 
et spécialement dans les villes.

Et puisque j’en suis à  Cuba et à Fedel, je suis à leur propre reprendre 
les mêmes remarques que précédemment.  Retamar nous dit que tu es 
le premier à avoir eu accès à des sources et documents de première 
main sur l’histoire de la Révolution cubaine. On n’en trouve que 
quelques traces dans ton texte ( avant tout des extraits de lettres de 
Fidel), et ce que tu cites ne nous renseigne que sur les méthodes 
préconisées par Fidel pour la conduite de la guérilla ( à part une ou deux 
exceptions). Nous attendons tout autre chose, nous avons besoin de 
tout autre chose, justement pour comprendre ce que tu invoques à juste 
titre : le caractère exceptionnel, sans précédent des caractères et des 
conditions de la Révolution cubaine. C’est là que nous attendons que tu 
rectifies éventuellement les analyses, les premières analyses qui ont été 
proposées des conditions qui ont permis non seulement le 
déclenchement, mais aussi le développement et le succès de la 
rébellion et de la révolution conduites par Fidel, parmi lesquelles 
l’analyse d’Arnault que tu cites d’ailleurs, pour mentionner à la fois son 
intérêt et tes désaccords. Ce livre existe. Il est ce qu’il est. Tu ne peux 
pas te contenter d’un coup de chapeau, et de déclarer ton désaccord. Il 
faut entrer dans les détails, et nous convaincre. Il faut faire mieux. Une 
déclaration n’est pas une démonstration. Pour moi, et à travers même le 
peu de documents que tu donnes ( je retiens avant tout sous ce rapport 
l’attitude de Fidel vis à vis 1) de la grève générale et 2) des coups d’État 
militaires), je demeure convaincu qu’il y a matière à des découvertes 
d’importance, à condition de se livrer à des analyses sérieuses, 
minuitieuses, et rationnellement conduites, non seulement dans 
l’examen des conditions historiques spécifiques de Cuba et de sa 
Révolution, mais aussi dans la façon dont Fidel a conduit les opérations 
militaires et a dirigé l’action politique. J’en suis absolument sûr, 
simplement à partir de ces deux indices que tu nous fournis toi-même 
( son attitude devant la grève générale et son attitude devant l’armée de 
métier). Je te prends au mot, sérieusement : oui, ou telle décision 
d’apparence purement militaire a un contenu et un sens politiques. Il 
faut découvrir ce sens et ce contenu sous l’apparence purement 
« technique » des décisions militaires. Mais cela n’est possible qu’en 
mettant au jour ce qui conférait à telle décision apparemment militaire 
un sens profondément politique : les conditions économico-politiques 
de la formation sociale cubaine d’alors.


 sur 8 9



C’est seulement sur la base de cette confrontation des conditions 
économico-politiques d’une part et des mesures militaires-politiques de 
l’autre ( y compris des formes d’organisation de la lutte armée et 
politique) qu’on pourra : 

1. définir ce qui constitue la spécificité propre de l’expérience cubaine ;

2. définir en regard ce qui constitue la situation des pays d’Amérique 

latine en général et de tel ou telle pays en particulier ;

3. décider de la primauté de tell ou telle forme d’organisation et de 

lutte, et de la nécessité de la proposer, de l’imposer, et de l’étendre.

Je sais bien que les circonstances ne permettent pas toujours de faire 
ce travail à loisir et en paix. Il y a les exigences urgentes de la lutte. Mais 
il est parfois, tu le sais, politiquement urgent de prendre du recul, et de 
se livrer aux études dont tout dépend. Marx et Lénine nous en ont 
donné les premières l’exemple, et il se peut que le « Che » de son côté 
suive actuellement cet exemple. Ce temps pris sur la lutte peut en 
définitive faire gagner du temps à la lutte elle-même. Il ne fait aucun 
doute à mes yeux que tu es, à la fois par ta formation et ton information, 
et aussi par les qualités de ton esprit, bien placé pour aider à ce travail 
indispensable.

Encore une fois, je répète qu’il se peut que les thèses que tu défends 
dans ton livre soient justes. Je dis qu’en fonction même de la « voie 
courte » que tu as empruntée, elles ne sont pas démonstrées 
positivement. Reste à faire cette démonstration positive. Ne nous 
faisons pas d’illusions : cette démonstration positive n’est pas une 
affaire de rhétorique, il ne s’agit pas de montrer à l’endroit ce que tu as 
réfuté à l’envers. Il s’agit d’aller examiner sur pièces, et si j’ose dire « sur 
terrain », ces conditions historiques déterminées, absolument 
déterminantes, qui sont à peu près absentes de ton livre. Il s’agit donc 
aussi d’accepter le risque d’avoir à modifier, une fois ce travail fait, 
certaines conclusions, s’il y a lieu. Je crois que c’est le devoir de tous 
les intellectuels de la classe ouvrière et de la Révolution. Ils reçoivent du 
peuple en lutte une délégation de connaissance scientifique. Ils doivent 
s’en acquitter avec le plus grand soin, en suivant l’exemple de Marx qui 
considérait  que rien n’était plus important, pour les luttes du 
mouvement ouvrier et ses combattants, que la connaissance la plus 
profonde et la plus rigoureuse, et qui y a sacrifié sa vie.


Louis Althusser.

 sur 9 9


